
Na zijn optreden in Brussel eind 2011, zei Slavoj Žižek  in De Standaard: “… de twintigste eeuw 

is voorbij. Dat wil zeggen: de oude recepten, ook de communistische, werken niet meer. Een 

terugkeer naar dat programma is onzin. [-] Voor mij is ‘communisme’ de naam van een 

probleem, niet van de oplossing: communisme in de zin van hoe we moeten omgaan met de 

gemeenschappelijke goederen, bijvoorbeeld met de enorme ecologische uitdaging waar we 

voor staan. Ook intellectuele eigendom is zo’n gemeenschappelijk goed: er zit iets wezenlijks 

communistisch in kennis. Kennis gedijt slecht als privé-eigendom, informatie leeft juist van 

verspreiding.” 

Ze zijn nog steeds redelijk zeldzaam, de hedendaagse filosofen die zich beroepen op het 

communisme. Ja, er is Antonio ‘Toni’ Negri natuurlijk. In 1985 schreef hij samen met Félix 

Guattari (mijn vertaling): “Het woord communisme draagt een stigma van infamie. Waarom? 

Hoewel het verwijst naar de mogelijkheid van collectieve creatie om zich te bevrijden van de 

arbeid, is het synoniem geworden voor het verpletteren van de mens onder het gewicht van het 

collectivisme. Wij, van onze kant, beschouwen het als de weg van de bevrijding van de 

singuliere en collectieve eigenheden, het tegenovergestelde dus van de onderwerping van 

gedachten en verlangens.” (16) 

In 2000 eindigden Negri en Michael Hardt hun Empire enigszins geëxalteerd, en zelfs met een 

verwijzing naar Franciscus van Assisi (die ik hieronder weglaat): “Militancy today is a positive, 

constructive, and innovative activity. This is the form in which we and all those who revolt 

against the rule of capital recognize ourselves as militants today. Militants resist imperial 

command in a creative way. In other words, resistance is linked immediately with a 

constitutive investment in the biopolitical realm and to the formation of cooperative 

apparatuses of production and community. Here is the strong novelty of militancy today: it 

repeats the virtues of insurrectional action of two hundred years of subversive experience, 

but at the same time it is linked to a new world, a world that knows no outside. It knows only 

an inside, a vital and ineluctable participation in the set of social structures, with no 

possibility of transcending them. This inside is the productive cooperation of mass 

intellectuality and affective networks, the productivity of postmodern biopolitics. This 

militancy makes resistance into counterpower and makes rebellion into a project of love. [-] 

This is a revolution that no power will control – because biopower and communism, 

cooperation and revolution remain together, in love, simplicity, and also innocence. This is 

the irrepressible lightness and joy of being communist.” (413)  

Een verrassend slot, na vierhonderd bladzijden hard core politieke filosofie, zoekende naar een 

synthese van Marx en Engels met Foucault, Deleuze en Guattari.  

Hoezeer Negri c.s. en Žižek het soms filosofisch en politiek oneens zijn, toch is er een 

aandachtspunt dat bij beiden voorkomt, en dat ik ‘radicale subsidiariteit’ zal noemen. Het is te 

vinden in hun standpunten over zaken als ‘gemeenschappelijke goederen’, ‘intellectuele 

eigendom’, of ‘cooperative apparatuses’. Ook hun ‘communisme’ heeft deels te maken met 

die bekommernis om het maatschappelijk goed, the commons. Žižek werkt in In Defense of 

Lost Causes zelfs verder de omschrijving van Hardt en Negri uit (428-429). De commons staat 

dan voor “the shared substance of our social being whose privatization is a violent act which 

should also be resisted with violence, if necessary”. Het gaat om ‘cognitief’ kapitaal (taal, 

communicatie en opvoeding), de gedeelde infrastructuur van o.m. openbaar vervoer, 

elektriciteit en post, natuurlijke bronnen die bedreigd worden door vervuiling en ontginning, 

maar ook de biogenetische erfenis van de mensheid. “It is this reference to ‘commons’ – this 



substance of productivity which is neither private nor public – which justifies the resuscitation 

of the notion of communism.” 

 

Een essay over subsidiariteit en revolutie 

Een essay is in mijn ogen een poging om weifelend en twijfelend een gedachtegang te 

beschrijven, terwijl die zich ontvouwt – en dat in de hoop en verwachting dat er lezers zullen 

zijn die dat interessant vinden. In die zin is deze tekst een essay. Maar anders dan voor 

Montaigne, is het nu veel makkelijker om achteraf tussenkoppen aan te brengen en aan te 

geven hoe het essay zal blijken te verlopen en waar het uitkomt. 

Ik vertrek van enkele noties, zoals zij ingevuld en gebruikt worden door politiek filosofen als 

Antonio Negri, Félix Guattari, Michael Hardt of Slavoj Žižek (op de achtergrond zoemen 

Foucault en Deleuze mee). Het gaat in hoofdzaak om twee verwante begripscategorieën: de 

commons en communisme. Sinds enige tijd is er een nieuwe belangstelling, vaak ook bij een 

nieuw en jong politiek publiek, voor het belang, de verdediging en het beheer van 

maatschappelijke goederen. Het pamflet van Stéphane Hessel, Indignez-vous! (uit 2010), heeft 

daarbij blijkbaar als een katalysator gewerkt.  

En hoewel ook Hessel in laatste instantie geweld niet per se veroordeelt, is de retoriek van de 

revolutie bij de anderen veel explicieter. De oproep van Žižek om desnoods met geweld de 

privatisering van maatschappelijke goederen tegen te gaan, kan men misschien nog 

beschouwen als een voor hem typische provocatie. Bij Negri ligt dat anders; hij was van in het 

begin van de jaren 1970 nauw en actief betrokken bij organisaties als Potere operaio en 

Autonomia operaia, die soms met de wapens de strijd aangingen tegen de Italiaanse staat, en 

hij heeft daarvoor uiteindelijk ook dertien jaar in de gevangenis doorgebracht. Toch is hun 

‘communisme’ niet te herleiden tot de dictatuur van het proletariaat, die zal tot stand 

gebracht worden door de arbeiders- en boerenmassa’s onder leiding van de partij, die immers 

de georganiseerde voorhoede is van de arbeidersklasse. Veeleer gaat het erom dat diegenen 

van en voor wie de maatschappelijke goederen zijn, wij allen dus, als burgers, de bevoegdheid 

terug moeten nemen om zelf te beslissen hoe wij die goederen, diensten en waarden zullen 

beheren: “a constitutive investment in the biopolitical realm and [-] the formation of 

cooperative apparatuses of production and community”.  

Dat deed mij dus denken aan een andere notie, waarmee ik de afgelopen jaren regelmatig 

geconfronteerd werd in de politieke en bestuurskundige literatuur over multi-level governance, 

namelijk subsidiariteit – heel in het algemeen op te vatten als: de bevoegdheid om een 

bepaalde materie te beheren zo dicht mogelijk leggen bij diegenen voor wie zij beheerd moet 

worden. Elders heb ik mij afgevraagd wat dit begrip te maken zou kunnen hebben met 

hedendaagse opvattingen van anarchisme (Durieux, 2012); hier wil ik hetzelfde doen met het 

begrip communisme, zoals gehanteerd door Žižek en Negri c.s. 

Maar eerst nog even over subsidiariteit. 

Traditioneel wordt het subsidiariteitsprincipe ingeroepen om het juiste beleidsniveau te 

bepalen waarop beslissingen het meest adequaat kunnen worden genomen. Meer specifiek: 

subsidiariteit is volgens Paolo Carozza het principe dat iedere sociale of politieke groep 

kleinere of lokale groepen moet helpen hun doelen te bereiken, zonder evenwel hun die taak 

uit handen te nemen. Voortgaande op de Italiaanse grondwet kan die kleinere groep zelfs 



bestaan uit individuele burgers - tenminste, wanneer zij activiteiten van algemeen belang 

ondernemen. 

Dat is verticale subsidiariteit, die tegelijkertijd negatief en positief kan werken. Zij werkt 

negatief, wanneer zij de ‘hogere’ organisatie verbiedt taken over te nemen, die doeltreffend 

en doelmatig kunnen worden uitgevoerd door de ‘lagere’ groep; zij werkt positief, wanneer zij 

de tussenkomst rechtvaardigt van de grotere organisatie, wanneer de kleinere groepen hun 

doel niet zelf kunnen bereiken. De kern van het onderscheid is de mate waarin de (territoriale) 

machtspositie van een organisatie groter of kleiner is op een bepaald inhoudelijk terrein. 

In het kader van de ‘postmodernisering’ van de samenleving en de beleidsmatige erkenning van 

complexiteit is er echter ook meer en meer ruimte gegroeid voor horizontale subsidiariteit. 

Enerzijds ziet men die in het ontstaan van politiek-bestuurlijke archipels en zelfsturende 

beleidsuitvoerende organisaties; anderzijds in de keuze of ofwel de overheid, of ‘de markt’, of 

zelfs het ‘maatschappelijk middenveld’ het best geschikt zijn om het algemeen belang te 

realiseren. Hier ligt het onderscheid niet meer noodzakelijk in de machtspositie van de 

organisatie, maar in de vraag wie qua competenties het best geschikt is om het doel te 

bereiken: het gaat om functionele decentralisatie. 

Er is nog een subsidiariteitsvariant mogelijk, namelijk die waarbij territoriale onderverdeling 

en functionele decentralisatie ineen geschoven worden. Die noem ik radicale subsidiariteit, 

enerzijds omdat deze benadering teruggrijpt naar de negentiende-eeuwse wortels van het 

hedendaagse subsidiariteitsbegrip, anderzijds omdat het hier gaat om een benadering die niet 

vertrekt vanuit een delegatie van bevoegdheden, maar vanuit de kracht en de competenties  

van de betrokken belanghebbenden zelf, vanuit de grassroots, zogezegd. 

Het neocalvinistische beginsel van soevereiniteit in eigen kring, dat in de negentiende eeuw 

door de theoloog en politicus Abraham Kuyper werd geformuleerd, stelt dat maatschappelijke 

sferen die zich organisch hebben ontwikkeld, zoals de familie, nering, wetenschap, onderwijs 

of kunst, niet mogen onderworpen worpen aan regelgeving door de staat. Slecht Gods wetten 

mogen hier gelden. Maar een belangrijker inspiratiebron voor radicale subsidiariteit is de 

anarchistische theorie en praktijk, zoals die zich sinds het begin van de negentiende eeuw en 

tot vandaag de dag ontwikkeld hebben. Het uitgangspunt daarbij is steeds dat ‘vrije 

individuen’ zich vrijwillig associëren, territoriaal en functioneel, om hun belangen te 

verdedigen en het maatschappelijk goed te bevorderen. Die associaties kunnen zich verenigen 

in federaties, en die weer in nog grotere verbanden, maar het uitgangspunt blijft liggen bij de 

autonomie van de zelfbeherende basisgroep. Bijvoorbeeld Voline (Vsevolod Mikhailovich 

Eikhenbaum), die actief was in de Russische revoluties aan het begin van de twintigste eeuw, 

had daar een duidelijke visie op. Om machtsconcentraties te vermijden, zou de nieuwe 

maatschappelijke organisatie vrij, sociaal, en vooral van onderuit moeten ontstaan. 

Organisatorische competenties zouden niet afkomstig zijn van een vooraf gecreëerd centrum 

dat eventueel bevoegdheden zou delegeren. Integendeel, overal in de samenleving zouden 

knooppunten ontstaan, waar de coördinatie zou plaatsvinden van de groepen die op natuurlijke 

wijze zouden groeien om in eerste instantie  hun eigen belangen te dienen, maar wel steeds in 

solidariteit met anderen. Deze benadering, de vrijwillige federatievorming van functioneel en 

territoriaal bepaalde organisaties, vindt vandaag nog steeds een uitdrukking, zowel in de 

‘anarchistische staatsopvatting’ van de Nederlandse jurist Thom Holterman, als in de door 

Mille plateaux geïnspireerde visie van  de Franse socioloog Daniel Colson. Sterker nog, er groeit 

ook opnieuw een praktijk, die met deze principes van radicale subsidiariteit experimenteert. 

Daarover later. 



 

Multi-level governance en neoliberalisme 

De context waarin vandaag over het algemeen gepleit wordt voor subsidiariteit, territoriale en 

functionele decentralisatie en multi-level governance is die van het neoliberalisme. Een groot 

gedeelte van het betoog in Empire gaat erover dat de fase die het kapitalisme wereldwijd nu 

heeft bereikt, gekenmerkt wordt door het inkapselen van contingentie, differentie, mobiliteit 

en flexibiliteit. Dit uit zich structureel in het werken vanuit een subsidiariteitsprincipe, waarbij 

de erkenning en het ‘zelfbestuur’ van een grote verscheidenheid van groepen geïncorporeerd 

en gemanaged worden. Maar dat uit zich ook in een ‘biopolitieke’ metamorfose van de 

samenleving, waarin mechanismen van macht, waarheid en de vorming van subjectiviteiten 

continu in zelfreflexieve processen interageren en iedereen – individuen en groepen – tot 

radertjes maken in het systeem van het Empire. Bij Žižek heet het dat het tolerante 

multiculturele liberalisme de perfecte ideologie is voor het wereldkapitalisme, omdat het de 

depolitisering van de economie onderbouwt. Hij noemt dat in Pleidooi voor intolerantie “de 

wereldomvattende kapitalistische zelfkolonisatie”. (49)  

In Nederland leidde dit alles in het afgelopen decennium tot de ideologie van het ‘in je eigen 

kracht staan’. Volgens Bas Heijne kwam de bezuinigingslogica van de regering Rutte-Verhagen-

Wilders er op neer dat hoe meer de overheid zich terugtrekt uit de samenleving, er des te 

beter weer een gemeenschap ontstaat. De mantra van ‘mensen aanspreken op hun eigen 

verantwoordelijkheid’ en ‘oog hebben voor de eigen kracht van mensen’ is eigenlijk een 

manier om als overheid  afstand te doen van alle activiteiten, diensten en goederen, “waarvan 

het rendement duidelijk veel meer bij het individu dan bij de samenleving ligt: theaterbezoek, 

openbaar vervoer en hoger onderwijs”. 

Cultuur, openbaar vervoer, hoger onderwijs? Zaken waarvan het rendement niet (overwegend) 

bij de samenleving ligt? Geef dan de samenleving maar helemaal op. Nou ja, misschien is dat 

wel de kern van het neoliberalisme. Neoliberalisme is immers niet simpelweg een economische 

theorie. Het is vooral een maatschappijvisie, een politiek van de samenleving, waarvan de 

gevolgen nog tastbaar zullen zijn, lang nadat de financiële en economische aberraties van dit 

ogenblik zullen zijn verwerkt. Het is Michel Foucault, die aan het eind van de jaren 1970 

gewezen heeft op de vernietigende werking die het neoliberalisme heeft op de samenleving. 

Voor neoliberalen is ‘de markt’ niet iets wat er van nature is; zij moet voortdurend 

geconstrueerd en geïnstrueerd worden. Daarvoor dient de staat. Die moet op macroniveau 

ingrijpen, via haar economische politiek, om de competitie te bewaken, eigendomsrechten te 

garanderen, een balans te vinden tussen loonkost en koopkracht, … kortom om een optimaal 

functioneren van het kapitaal mogelijk te maken. Daarnaast wordt verwacht dat de staat op 

microniveau er voor zorgt dat er steeds een voldoende aanbod van inzetbare werkkrachten 

beschikbaar is. De burgers moeten daarom, individueel en collectief, net als ‘de markt’, 

geconstrueerd en geïnstrueerd worden. Dat gaat via mechanismen als de individuele 

begeleiding ‘op maat’, of het stimuleren van het individu als een uiting van ondernemerschap 

(human capital) in een permanente concurrentiepositie (bijvoorbeeld door levenslang en 

levensbreed leren). Niet voor niets heette Foucaults cursus van 1976 aan het Collège de France 

al ‘Il faut défendre la société’ (tegen de neoliberale gouvernementalité, dat is). 

In zekere zin is het neoliberalisme de weerwraak op de New Deal en op de sociale zekerheid 

die daaruit gegroeid is. De twee samenstellende elementen van die term worden vernietigd: 

het sociale en de zekerheid. Een steeds groter deel van de mensen wordt afhankelijk van 

precair werk en inkomen, terwijl aan het andere eind van het spectrum een kleine elite zich 



schaamteloos verrijkt met speculatie, bonussen en gouden parachutes. Pensioen en andere 

voorzieningen voor de oude dag worden zo klein en laag mogelijk gehouden; mensen moeten 

zich individueel maar verzekeren via pensioenfondsen – of een eigen huis, dat steeds vaker 

wordt voorgesteld als het best mogelijke pensioen. Diensten van het OCMW (de Sociale Dienst), 

zoals rusthuizen, strijkdiensten, maaltijdbedeling, kinderopvang of schoonmaakhulp worden 

uitbesteed aan de privésector of simpelweg stopgezet, omdat zij niet rendabel zouden zijn. En 

dat alles wordt dan goedgepraat met het argument dat zo buren elkaar weer gaan helpen, net 

als in de goede oude tijd, toen er nog gemeenschapsgevoel was. Het gaat hier niet om 

uitbuiting door de karikaturale kapitalist met hoge hoed en sigaar. Ook die kleine elite is 

tenslotte slechts een radertje in de zichzelf reproducerende machine van beurskoersen, 

politiek, rating agentschappen, migratie, oorlog(sdreiging), mondiale organisaties en 

indoctrinatie.  

Kortom, neoliberalisme is op de eerste plaats een maatschappijmodel, waarin de samenleving 

niet beschouwd wordt als een geheel van burgers, maar als een verzameling van elkaar 

beconcurrerende individuen, die allen een marktwaarde hebben. In die zin is het bezuinigen 

door de overheid op maatschappelijke goederen en diensten (zoals cultuur, openbaar vervoer 

of hoger onderwijs) niet meer dan logisch: laat iedereen die daar deel aan wil hebben, er zelf 

maar voor zorgen. Tja, dat is subsidiariteit en multi-level governance doorgetrokken tot op het 

individuele microniveau, zeker? 

 

Maatschappelijk goed 

In de gemeente waar ik woon, op de grens van de provincies Liège en Luxembourg, heeft het 

bestuurscollege afgelopen in de zomer van 2010 beslist om de procedures te starten voor de 

bouw van twee windturbinezones. Een ervan zou komen op een afgelegen en onbewoonde 

heuvel, waar zich verder alleen een memoriaal bevindt voor de Amerikaanse stakkers die er in 

de eerste dagen van januari 1945, ploeterend door veertig centimeter sneeuw, gesneuveld zijn 

toen zij de heuvel probeerden te veroveren op de Duitsers. De andere komt boven op de heuvel 

aan de voet waarvan wij wonen. In een dorp aan de andere zijde staan de huizen nog 

dichterbij,  maar omdat de vereiste afstand tussen de windturbines en bewoning over de grond 

wordt gemeten, kan in een sterk glooiend landschap het effect toch zijn dat je bij wijze van 

spreken neus aan neus staat.  

Het college heeft deze beslissing genomen op de laatste gemeenteraadszitting vóór de 

vakantie, en amper een week nadat de bevolking met folders op de hoogte was gesteld van het 

voornemen daartoe. Dat is raar, want in veel gemeenten in Wallonië (en vooral in Duitsland) is 

inmiddels de traditie ontstaan dat de bevolking zoveel als mogelijk mee in bad getrokken wordt 

bij de beslissing over de aanleg van windturbinecentrales. Onder de kop ‘Bitte in meinem 

Garten’ wist een Duitse krant zelfs te melden: “Wenn die Bürger selbst bestimmen, werden sie 

nicht protestieren”. Dat is inmiddels (2020) gelukkig ook in Duitsland verleden tijd. 

Er is inderdaad in de Westerse, postindustriële wereld een tendens om de burgers het gevoel te 

geven dat zij zelf over hun lot kunnen beschikken op het moment dat overheden beslissingen 

nemen die wel eens op weerstand zouden kunnen stuiten. Žižek heeft het over de repressieve 

tolerantie van het multiculturalisme, maar het mechanisme speelt net zo goed wanneer een 

beroep kan gedaan worden op ecologische waarden, de opwarming van de aarde, duurzame 

energie, en alles wat tegenwoordig ‘groen’ genoemd wordt om het de mensen door de strot te 

duwen.  



Waalse burgers die dat willen, kunnen maandelijks via de (web)publicatie renouvelle op de 

hoogte blijven van ‘l’actualité de l’énergie durable’. Daarin wordt voortdurend de lof 

gezongen van participatieve windturbineprojecten en van de verschillende coöperatieven die 

grensoverschrijdend (Luxemburg, Frankrijk) de bedoeling hebben de bevolking te betrekken bij 

de ontwikkeling van duurzame energieën. Zo zouden burgers controle kunnen uitoefenen op 

‘het beheer, de exploitatie, de productie en de voorziening’ van energie. Mooi zo. 

Echter, de Association pour la promotion des Energies Renouvelables die deze oproepen tot 

burgerparticipatie uitzendt, wordt gefinancierd door de federatie van windturbinepromotoren 

en -fabrikanten, de Waalse overheid en de Europese Commissie. Met andere woorden, praten 

wij hier over een uiting van radicale subsidiariteit en burgerzin, die gesubsidieerd wordt door 

belanghebbende overheden en industrie? Of gaat het om een samenspel van industrie en 

overheden om zonder al te veel burgerverzet hun eigen doelen na te streven? In Italië blijkt 

alleszins dat het grondwettelijk geformuleerde beginsel van subsidiariteit, waarbij alle 

mogelijke overheden de opdracht krijgen autonome burgerinitiatieven te bevorderen wanneer 

zij in het algemeen belang zijn, toch overwegend neerkomt op besparingen. Dat is geen 

radicale subsidiariteit meer, maar een delegatie van bevoegdheden én kosten naar de kleinste 

groep in de maatschappij, de (associatie van) individuele burgers.  

En toch lijken zich, wanneer het gaat om het bevorderen van het maatschappelijk goed, steeds 

meer initiatieven te ontplooien van onderuit, door betrokken burgers zelf, buiten de overheid 

en de markt. Ondersteund door zowat de hele politieke filosofie van de moderne tijd, is er 

wereldwijd een systeem gegroeid waarin alles maatschappelijks ofwel valt onder het 

exclusieve eigendomsrecht van het individu, ofwel onder dat van de soevereine staat. 

Langzaam is tussen het particulier bezit en de overheid een soort zero sum verhouding 

ontstaan, waarbij geen ruimte overblijft voor dat wat van iedereen is, omdat het van niemand 

is. Lucht, water, onderwijs, cultuur, veiligheid, ruimte, creativiteit … zijn zoveel als mogelijk 

tot economische waren gemaakt, en vervolgens, afhankelijk van de verwachte rendabiliteit, 

verdeeld tussen particuliere eigenaren en de overheid.  Maar schone lucht en water, onderwijs 

en cultuur, pleinen en bossen, mobiliteit, kennis of energie zijn gemeenschapsgoederen of -

waarden, commons of biens communs, die belangrijk zijn voor iedereen in een samenleving. Zij 

zijn common goods omdat zij evident ter beschikking moeten staan van alle mensen, en hun 

waarde alleen maar kan uitgedrukt worden in termen van het gemis dat ontstaat wanneer zij 

niet meer ter beschikking staan.  

Interessant daarbij is nu dat door de processen van globalisering en schaalvergroting van na de 

Tweede Wereldoorlog zowel de gemeenschapsgoederen zelf, als de soevereine overheden en 

de particuliere eigenaars de oude grenzen van de staatssoevereiniteit hebben overschreden. De 

private eigenaars zijn consortia, holdings en multinationals geworden, die wereldwijd 

opereren, en die amper nog aanspreekbaar zijn op hun maatschappelijke verantwoordelijkheid. 

En de manier waarop overheden – die verondersteld worden het algemeen belang te dienen -  

kunnen beschikken over de maatschappelijke goederen die niet ‘vermarkt’ zijn wordt steeds 

meer bepaald door in wezen ondemocratische instellingen als de Europese Commissie, de 

Wereldbank, het IMF of de WHO. Maar ook de beni communi zijn grensoverschrijdend 

geworden: een schoon milieu, energiezekerheid, onderwijs, cultuur en mobiliteit zijn geen 

maatschappelijke goederen waarvan de relevantie en het belang bepaald worden door 

staatsgrenzen.  

Dus openen zich nu nieuwe perspectieven voor het beheer van die maatschappelijke goederen. 

Een van de meest verrassende vaststellingen die men vandaag (2011) kan maken, in deze 

periode van indignados, Occupy this en Occupy that en zelforganisaties allerhande voor het 



beheer van ‘windmolenparken’, speeltuinen, bio-landbouw, ruilhandel (lets - local exchange 

trading systems), enz. is “het onbuigzame verzet van het lokale tegen het mondiale, het 

specifieke tegen het algemene”, zoals Bas Heijne het formuleerde. De VSAmerikaanse 

politicologe Elinor Ostrom ontving in 2009 de ‘Nobelprijs voor economie’ vanwege haar studies 

naar het beheer van maatschappelijke goederen, zowel in stedelijke als in rurale gebieden. Zij 

kwam daarin o.m. tot de conclusie dat het systeem dat de grootste kans biedt op succesvol 

beheer van beni communi uitgaat van solide, lokale publieke economieën, die zich bundelen in 

federaties. Dat zijn dan geen markteconomieën, maar ook geen hiërarchisch gestructureerde 

overheden; het gaat eerder om beslissingsstructuren, waarin een groot aantal autonome 

verenigingen en overheidsorganen van verschillende niveaus op voet van gelijkheid tot 

gezamenlijk beleid komen. Zo ontstaan meerdere horizontale netwerken, eerder dan een 

centrale, verticale beslissingsstructuur. Polycentrisme in plaats van centralisme.  

Tegen deze achtergrond (waarbij niet altijd duidelijk is wat de rol en de functie is van die 

horizontale, polycentrische structuren binnen Empire), zien wij de laatste jaren een – vandaag 

snel groeiend – aantal netwerken ontstaan of terugkeren van coöperatieven,  Raiffeisenbanken, 

bedrijven in arbeiderszelfbeheer, landbouwcommunes … Voor wat het waard is: de Verenigde 

Naties hebben 2012 zelfs uitgeroepen tot International Year of Cooperatives. De bedoeling is 

de positieve antwoorden voor het voetlicht te brengen, die allerlei vormen van coöperaties 

bieden op globale uitdagingen, zoals duurzame ontwikkeling, armoedebestrijding, en 

kwaliteitsvolle woonomgeving. Een mooi lokaal voorbeeld zijn de Belgische nieuwssites Médor, 

Pour of Apache,  die autonoom willen blijven en niet afhankelijk zijn van advertenties of 

reguliere overheidssteun. Met de oprichting van een coöperatieve vennootschap, waarin elke 

burger of rechtspersoon een (beperkt) aantal aandelen kan nemen, hopen zij de volledige 

zelfbeschikking over het journalistieke proces te behouden.   

Is dit radicale subsidiariteit? Gaat het hier om het principe dat beslissingen zo dicht mogelijk 

bij de burger worden genomen, en dat het concreet die burgers zelf zijn, die hun leven in 

handen nemen? Nou, de mensen van Médor, Pour of Apache willen in ieder geval zelf de 

zeggenschap houden over de informatie en duiding die zij verzamelen en publiceren, en 

daarvan ook kunnen leven. Het verschil met een gewoon commercieel bedrijf is dat winst en 

groei niet het eerste streefdoel vormen, en dat de lezers die ‘geloven in écht onafhankelijke 

journalistiek’ deelgenoot kunnen worden in de structuur die hen dat moet leveren.  Het is een 

voorbeeld van hoe een maatschappelijk goed, namelijk kwaliteitsvolle journalistiek, in handen 

genomen wordt door de producenten en de consumenten van dat goed, en dit buiten de logica 

van overheid of markt. 

 

Een emancipatorisch concept 

Hardt en Negri zijn voor hun analyse van het neoliberalisme behoorlijk schatplichtig aan 

Foucault. Subjectiviteit en autonomie zijn geen ontologische gegevens, maar 

productieprocessen, en dus zijn zij onderworpen aan sturing of zelfsturing (los van de vraag in 

hoeverre zelfsturing zelf weer gestuurd wordt). De auteurs van Empire gaan wel een andere 

richting uit, wanneer zij Foucaults ‘bevolking’ vervangen door ‘de menigte ’ (en dus niet 

klassiek Marxistisch door ‘de massa’). Hiermee komt veel meer de nadruk te liggen op de 

singulariteit van alle individuen. Bovendien houdt hun invulling van biopolitiek niet alleen in 

dat de menigte in dienst staat van het kapitaal; biopolitiek biedt bij hen ook 

aanknopingspunten voor revolte, ‘vluchtlijnen’ (Deleuze/Guattari) en nieuwe vormen van 



zelforganisatie. Ja, Toni Negri was een van de belangrijkste theoretici van het door het 

Italiaanse operaismo (arbeiderisme, travaillisme) beïnvloede autonomist Marxism. 

Het verdampen van de staatssoevereiniteit en de nieuwe belangstelling voor autonoom 

zelfbestuur en participatieve democratie vinden niet plaats in een psychologisch vacuüm. 

Enerzijds zijn er de mechanismen en effecten van biopolitiek en neoliberalisme, anderzijds kan 

het zoeken naar alternatieven (niet buiten het systeem, maar als interne tegenmacht) niet 

anders dan samengaan met een heroriëntatie op gemeenschapswaarden. Want, zoals Murray 

Bookchin al zei, het verwarrende is dat noch decentralisatie, noch zelfvoorziening op zich 

democratisch zijn. Het ideaal van Plato’s republiek was zelfvoorziening, maar dan wel om een 

filosofische en krijgselite in stand te houden. En dat kon alleen door de ondermijnende invloed 

van andere culturen tegen te gaan. En ook decentralisatie leidt niet noodzakelijk tot een 

ecologische samenleving. Dat bleek bijvoorbeeld in de Europese en Oriëntaalse feodale 

systemen, waarin erfelijke hiërarchieën hun basis hadden in sterk gedecentraliseerde 

gemeenschappen. Bookchin: “With all due respect to Fritz Schumacher, small is not 

necessarily beautiful.”  

Dat is ook de vaak terugkerende kritiek op de vele lokale en kleinschalige initiatieven van 

zelfbeheer. Als zelforganisatie alleen dient om de rechtstreekse belangen van de groep te 

dienen, is het niet meer dan een hobby. Als zelforganisatie niet gepaard gaat met een wijziging 

van materiële productieomstandigheden en tegelijk van zelfbewustzijn, zal zij het Empire niet 

ondergraven. Zowel voor Negri c.s. als voor Žižek is op de eerste plaats een nieuw bewustzijn 

vereist dat maatschappelijke goederen niet ‘in goede handen’ zijn in de huidige verdeling 

tussen overheid en markt, maar dat iedereen juist verantwoordelijk is voor de commons. Het 

communisme dan, de verdediging en het beheer van het maatschappelijke, is op de eerste 

plaats een verantwoordelijkheid van de zelforganisatie van de menigten van singulariteiten, 

die ‘vluchtlijnen’ trekken om binnen het Empire situaties te creëren van biopolitiek verzet. Als 

dit radicale subsidiariteit kan heten, dan is het niet een principe om bevoegdheden te verdelen 

en toe te kennen, maar het principe om zelf die bevoegdheden te nemen, te verdedigen en uit 

te breiden.  

Subsidiariteit is een concept dat in het algemeen niet echt een emancipatorische lading 

meekrijgt in de politieke en bestuurskundige literatuur. Het wordt veelal gebruikt in de zin van 

een principe om doelmatiger en doeltreffender bestuur mogelijk te maken, zonder echter iets 

wezenlijks te willen wijzigen aan de machtsverhouding tussen bestuursstructuren en de 

menigten van burgers, die bestuurd worden. Anarchisme en communisme lijken verdoemde 

termen in de politieke, politicologische en bestuurskundige literatuur over multi-level 

governance of over het beheer van de commons. Misschien is het radicale gebruik van een term 

als ‘subsidiariteit’ wel acceptabel om in die literatuur na te denken over de emancipatorische 

potentie van de strijd om de maatschappelijke goederen. 

Uiteindelijk is het echter weer Žižek die in In Defense of Lost Causes het idee van radicale 

subsidiariteit in vraag stelt, via een kritiek op Negri. Hij verwijt deze laatste ‘eurocentrisme’, 

omdat zijn hele gedachtegang gebaseerd is op de tegenstelling tussen de logica van 

representatie en die van expressie (dit laatste is volgens Negri “the constructive experience of 

what is common to many things”, 2000: 163). Representatie staat dan voor de staat, of 

politieke partijen, die mensen vertegenwoordigen, terwijl expressie staat voor sociale 

bewegingen die de vrije creativiteit van de menigte uitdrukken. Het is duidelijk dat voor Negri 

alleen de zelfsturende organisatie van de menigten van individualiteiten (singularities) het 

potentieel inhoudt om de wereld te veranderen. Maar, schrijft Žižek, “The theoretical problem 

here is: can one imagine a society fully organized in terms of expression of the multitude, a 



society of ‘absolute democracy’, a society without representation? A society of permanent 

mobilization, a society in which every objective structure is a direct expression of subjective 

productivity?” (364) 

 

Literatuur 

 

‘Bitte in meinem Garten’, TAZ. die Tageszeitung, 31. Dezember 2011/1. Januar 2012, 07. 

Murray BOOKCHIN, 1990, ‘The Meaning of Confederalism’, Green Perspectives, #20. 

Retrieved April 28, 2009 from 

http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/gp/perspectives20.html. 

Paolo CAROZZA, 2003, ‘Subsidiarity as a Structural Principle of International Human Rights 

Law’, The American Journal of International Law, Vol. 97, N° 1, 38-79. 

Hugo DURIEUX, 2012, ‘Subsidiarity, Anarchism, and the Governance of Complexity’, in: J. 

Loisen & F. Deville (eds.), Proceedings of the Contactforum ‘Subsidiarity and Multi-level 

Governance’, Brussel, Koninklijke Vlaamse Academie van België voor Kunsten en 

Wetenschappen,  

http://durieux.eu/content/subsidiarity-anarchism-and-governance-complexity.  

Michel FOUCAULT, 2004, Naissance de la biopolitique – Cours au Collège de France 1978-1979. 

Paris, Gallimard Seuil. 

Michael HARDT, Antonio NEGRI, 2000, Empire. Cambridge, Mass. and London, England, Harvard 

University Press, 2001. 

Bas HEIJNE, 2011, ‘Geluksmachine’, nrc.nl, 17 september 2011, 

http://www.nrc.nl/heijne/2011/09/17/geluksmachine/. 

Stéphane HESSEL, 2010, Indignez-vous! Montpellier, Indigène éditions. 

‘”Occupy Wall Street? Die ongewassen lieden in hun vuile tenten?” – De verontwaardiging van 

Slavoj Zizek’, De Standaard, 3-4 december 2011, 26-29. 

Antonio NEGRI, Felix GUATTARI, 1985, Le verità nomadi – Per nuovi spazi di libertà. Roma, 

Antonio Pellicani Editore, 1989. (Orig. Les nouveaux espaces de liberté, 1985) 

Antonio NEGRI, 2000, ‘Kairòs, Alma Venus, Multitudo’, in : A. Negri, 2005, Time for revolution. 

London, Continuum, 131-241. 

Elinor OSTROM, 2009, ‘Beni comuni, economia e ambiente’, Lettera internazionale 106, 2010, 

35-40. (Orig. ‘The Contribution of Community Institutions to Environmental Problem-Solving’, 

2009) 

Slavoj ŽIŽEK, 1998, Pleidooi voor intolerantie. Amsterdam, Boom. 

Slavoj ŽIŽEK, 2008, In Defense of Lost Causes. London, New York, Verso. 

 

http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/gp/perspectives20.html
http://durieux.eu/content/subsidiarity-anarchism-and-governance-complexity
http://www.nrc.nl/heijne/2011/09/17/geluksmachine/

