Na zijn optreden in Brussel eind 2011, zei Slavoj Zizek in De Standaard: “... de twintigste eeuw
is voorbij. Dat wil zeggen: de oude recepten, ook de communistische, werken niet meer. Een
terugkeer naar dat programma is onzin. [-] Voor mij is ‘communisme’ de naam van een
probleem, niet van de oplossing: communisme in de zin van hoe we moeten omgaan met de
gemeenschappelijke goederen, bijvoorbeeld met de enorme ecologische uitdaging waar we
voor staan. Ook intellectuele eigendom is zo’n gemeenschappelijk goed: er zit iets wezenlijks
communistisch in kennis. Kennis gedijt slecht als privé-eigendom, informatie leeft juist van
verspreiding.”

Ze zijn nog steeds redelijk zeldzaam, de hedendaagse filosofen die zich beroepen op het
communisme. Ja, er is Antonio ‘Toni’ Negri natuurlijk. In 1985 schreef hij samen met Félix
Guattari (mijn vertaling): “Het woord communisme draagt een stigma van infamie. Waarom?
Hoewel het verwijst naar de mogelijkheid van collectieve creatie om zich te bevrijden van de
arbeid, is het synoniem geworden voor het verpletteren van de mens onder het gewicht van het
collectivisme. Wij, van onze kant, beschouwen het als de weg van de bevrijding van de
singuliere en collectieve eigenheden, het tegenovergestelde dus van de onderwerping van
gedachten en verlangens.” (16)

In 2000 eindigden Negri en Michael Hardt hun Empire enigszins geéxalteerd, en zelfs met een
verwijzing naar Franciscus van Assisi (die ik hieronder weglaat): “Militancy today is a positive,
constructive, and innovative activity. This is the form in which we and all those who revolt
against the rule of capital recognize ourselves as militants today. Militants resist imperial
command in a creative way. In other words, resistance is linked immediately with a
constitutive investment in the biopolitical realm and to the formation of cooperative
apparatuses of production and community. Here is the strong novelty of militancy today: it
repeats the virtues of insurrectional action of two hundred years of subversive experience,
but at the same time it is linked to a new world, a world that knows no outside. It knows only
an inside, a vital and ineluctable participation in the set of social structures, with no
possibility of transcending them. This inside is the productive cooperation of mass
intellectuality and affective networks, the productivity of postmodern biopolitics. This
militancy makes resistance into counterpower and makes rebellion into a project of love. [-]
This is a revolution that no power will control - because biopower and communism,
cooperation and revolution remain together, in love, simplicity, and also innocence. This is
the irrepressible lightness and joy of being communist.” (413)

Een verrassend slot, na vierhonderd bladzijden hard core politieke filosofie, zoekende naar een
synthese van Marx en Engels met Foucault, Deleuze en Guattari.

Hoezeer Negri c.s. en Zizek het soms filosofisch en politiek oneens zijn, toch is er een
aandachtspunt dat bij beiden voorkomt, en dat ik ‘radicale subsidiariteit’ zal noemen. Het is te
vinden in hun standpunten over zaken als ‘gemeenschappelijke goederen’, ‘intellectuele
eigendom’, of ‘cooperative apparatuses’. Ook hun ‘communisme’ heeft deels te maken met
die bekommernis om het maatschappelijk goed, the commons. Zizek werkt in In Defense of
Lost Causes zelfs verder de omschrijving van Hardt en Negri uit (428-429). De commons staat
dan voor “the shared substance of our social being whose privatization is a violent act which
should also be resisted with violence, if necessary”. Het gaat om ‘cognitief’ kapitaal (taal,
communicatie en opvoeding), de gedeelde infrastructuur van o.m. openbaar vervoer,
elektriciteit en post, natuurlijke bronnen die bedreigd worden door vervuiling en ontginning,
maar ook de biogenetische erfenis van de mensheid. “It is this reference to ‘commons’ - this



substance of productivity which is neither private nor public - which justifies the resuscitation
of the notion of communism.”

Een essay over subsidiariteit en revolutie

Een essay is in mijn ogen een poging om weifelend en twijfelend een gedachtegang te
beschrijven, terwijl die zich ontvouwt - en dat in de hoop en verwachting dat er lezers zullen
zijn die dat interessant vinden. In die zin is deze tekst een essay. Maar anders dan voor
Montaigne, is het nu veel makkelijker om achteraf tussenkoppen aan te brengen en aan te
geven hoe het essay zal blijken te verlopen en waar het uitkomt.

Ik vertrek van enkele noties, zoals zij ingevuld en gebruikt worden door politiek filosofen als
Antonio Negri, Félix Guattari, Michael Hardt of Slavoj Zizek (op de achtergrond zoemen
Foucault en Deleuze mee). Het gaat in hoofdzaak om twee verwante begripscategorieén: de
commons en communisme. Sinds enige tijd is er een nieuwe belangstelling, vaak ook bij een
nieuw en jong politiek publiek, voor het belang, de verdediging en het beheer van
maatschappelijke goederen. Het pamflet van Stéphane Hessel, Indignez-vous! (uit 2010), heeft
daarbij blijkbaar als een katalysator gewerkt.

En hoewel ook Hessel in laatste instantie geweld niet per se veroordeelt, is de retoriek van de
revolutie bij de anderen veel explicieter. De oproep van Zizek om desnoods met geweld de
privatisering van maatschappelijke goederen tegen te gaan, kan men misschien nog
beschouwen als een voor hem typische provocatie. Bij Negri ligt dat anders; hij was van in het
begin van de jaren 1970 nauw en actief betrokken bij organisaties als Potere operaio en
Autonomia operaia, die soms met de wapens de strijd aangingen tegen de Italiaanse staat, en
hij heeft daarvoor uiteindelijk ook dertien jaar in de gevangenis doorgebracht. Toch is hun
‘communisme’ niet te herleiden tot de dictatuur van het proletariaat, die zal tot stand
gebracht worden door de arbeiders- en boerenmassa’s onder leiding van de partij, die immers
de georganiseerde voorhoede is van de arbeidersklasse. Veeleer gaat het erom dat diegenen
van en voor wie de maatschappelijke goederen zijn, wij allen dus, als burgers, de bevoegdheid
terug moeten nemen om zelf te beslissen hoe wij die goederen, diensten en waarden zullen
beheren: “a constitutive investment in the biopolitical realm and [-] the formation of
cooperative apparatuses of production and community”.

Dat deed mij dus denken aan een andere notie, waarmee ik de afgelopen jaren regelmatig
geconfronteerd werd in de politieke en bestuurskundige literatuur over multi-level governance,
namelijk subsidiariteit - heel in het algemeen op te vatten als: de bevoegdheid om een
bepaalde materie te beheren zo dicht mogelijk leggen bij diegenen voor wie zij beheerd moet
worden. Elders heb ik mij afgevraagd wat dit begrip te maken zou kunnen hebben met
hedendaagse opvattingen van anarchisme (Durieux, 2012); hier wil ik hetzelfde doen met het
begrip communisme, zoals gehanteerd door Zizek en Negri c.s.

Maar eerst nog even over subsidiariteit.

Traditioneel wordt het subsidiariteitsprincipe ingeroepen om het juiste beleidsniveau te
bepalen waarop beslissingen het meest adequaat kunnen worden genomen. Meer specifiek:
subsidiariteit is volgens Paolo Carozza het principe dat iedere sociale of politiecke groep
kleinere of lokale groepen moet helpen hun doelen te bereiken, zonder evenwel hun die taak
uit handen te nemen. Voortgaande op de ltaliaanse grondwet kan die kleinere groep zelfs



bestaan uit individuele burgers - tenminste, wanneer zij activiteiten van algemeen belang
ondernemen.

Dat is verticale subsidiariteit, die tegelijkertijd negatief en positief kan werken. Zij werkt
negatief, wanneer zij de ‘hogere’ organisatie verbiedt taken over te nemen, die doeltreffend
en doelmatig kunnen worden uitgevoerd door de ‘lagere’ groep; zij werkt positief, wanneer zij
de tussenkomst rechtvaardigt van de grotere organisatie, wanneer de kleinere groepen hun
doel niet zelf kunnen bereiken. De kern van het onderscheid is de mate waarin de (territoriale)
machtspositie van een organisatie groter of kleiner is op een bepaald inhoudelijk terrein.

In het kader van de ‘postmodernisering’ van de samenleving en de beleidsmatige erkenning van
complexiteit is er echter ook meer en meer ruimte gegroeid voor horizontale subsidiariteit.
Enerzijds ziet men die in het ontstaan van politiek-bestuurlijke archipels en zelfsturende
beleidsuitvoerende organisaties; anderzijds in de keuze of ofwel de overheid, of ‘de markt’, of
zelfs het ‘maatschappelijk middenveld’ het best geschikt zijn om het algemeen belang te
realiseren. Hier ligt het onderscheid niet meer noodzakelijk in de machtspositie van de
organisatie, maar in de vraag wie qua competenties het best geschikt is om het doel te
bereiken: het gaat om functionele decentralisatie.

Er is nog een subsidiariteitsvariant mogelijk, namelijk die waarbij territoriale onderverdeling
en functionele decentralisatie ineen geschoven worden. Die noem ik radicale subsidiariteit,
enerzijds omdat deze benadering teruggrijpt naar de negentiende-eeuwse wortels van het
hedendaagse subsidiariteitsbegrip, anderzijds omdat het hier gaat om een benadering die niet
vertrekt vanuit een delegatie van bevoegdheden, maar vanuit de kracht en de competenties
van de betrokken belanghebbenden zelf, vanuit de grassroots, zogezegd.

Het neocalvinistische beginsel van soevereiniteit in eigen kring, dat in de negentiende eeuw
door de theoloog en politicus Abraham Kuyper werd geformuleerd, stelt dat maatschappelijke
sferen die zich organisch hebben ontwikkeld, zoals de familie, nering, wetenschap, onderwijs
of kunst, niet mogen onderworpen worpen aan regelgeving door de staat. Slecht Gods wetten
mogen hier gelden. Maar een belangrijker inspiratiebron voor radicale subsidiariteit is de
anarchistische theorie en praktijk, zoals die zich sinds het begin van de negentiende eeuw en
tot vandaag de dag ontwikkeld hebben. Het uitgangspunt daarbij is steeds dat ‘vrije
individuen’ zich vrijwillig associéren, territoriaal en functioneel, om hun belangen te
verdedigen en het maatschappelijk goed te bevorderen. Die associaties kunnen zich verenigen
in federaties, en die weer in nog grotere verbanden, maar het uitgangspunt blijft liggen bij de
autonomie van de zelfbeherende basisgroep. Bijvoorbeeld Voline (Vsevolod Mikhailovich
Eikhenbaum), die actief was in de Russische revoluties aan het begin van de twintigste eeuw,
had daar een duidelijke visie op. Om machtsconcentraties te vermijden, zou de nieuwe
maatschappelijke organisatie vrij, sociaal, en vooral van onderuit moeten ontstaan.
Organisatorische competenties zouden niet afkomstig zijn van een vooraf gecreéerd centrum
dat eventueel bevoegdheden zou delegeren. Integendeel, overal in de samenleving zouden
knooppunten ontstaan, waar de coordinatie zou plaatsvinden van de groepen die op natuurlijke
wijze zouden groeien om in eerste instantie hun eigen belangen te dienen, maar wel steeds in
solidariteit met anderen. Deze benadering, de vrijwillige federatievorming van functioneel en
territoriaal bepaalde organisaties, vindt vandaag nog steeds een uitdrukking, zowel in de
‘anarchistische staatsopvatting’ van de Nederlandse jurist Thom Holterman, als in de door
Mille plateaux geinspireerde visie van de Franse socioloog Daniel Colson. Sterker nog, er groeit
ook opnieuw een praktijk, die met deze principes van radicale subsidiariteit experimenteert.
Daarover later.



Multi-level governance en neoliberalisme

De context waarin vandaag over het algemeen gepleit wordt voor subsidiariteit, territoriale en
functionele decentralisatie en multi-level governance is die van het neoliberalisme. Een groot
gedeelte van het betoog in Empire gaat erover dat de fase die het kapitalisme wereldwijd nu
heeft bereikt, gekenmerkt wordt door het inkapselen van contingentie, differentie, mobiliteit
en flexibiliteit. Dit uit zich structureel in het werken vanuit een subsidiariteitsprincipe, waarbij
de erkenning en het ‘zelfbestuur’ van een grote verscheidenheid van groepen geincorporeerd
en gemanaged worden. Maar dat uit zich ook in een ‘biopolitiecke’ metamorfose van de
samenleving, waarin mechanismen van macht, waarheid en de vorming van subjectiviteiten
continu in zelfreflexieve processen interageren en iedereen - individuen en groepen - tot
radertjes maken in het systeem van het Empire. Bij Zizek heet het dat het tolerante
multiculturele liberalisme de perfecte ideologie is voor het wereldkapitalisme, omdat het de
depolitisering van de economie onderbouwt. Hij noemt dat in Pleidooi voor intolerantie “de
wereldomvattende kapitalistische zelfkolonisatie”. (49)

In Nederland leidde dit alles in het afgelopen decennium tot de ideologie van het ‘in je eigen
kracht staan’. Volgens Bas Heijne kwam de bezuinigingslogica van de regering Rutte-Verhagen-
Wilders er op neer dat hoe meer de overheid zich terugtrekt uit de samenleving, er des te
beter weer een gemeenschap ontstaat. De mantra van ‘mensen aanspreken op hun eigen
verantwoordelijkheid’ en ‘oog hebben voor de eigen kracht van mensen’ is eigenlijk een
manier om als overheid afstand te doen van alle activiteiten, diensten en goederen, “waarvan
het rendement duidelijk veel meer bij het individu dan bij de samenleving ligt: theaterbezoek,
openbaar vervoer en hoger onderwijs”.

Cultuur, openbaar vervoer, hoger onderwijs? Zaken waarvan het rendement niet (overwegend)
bij de samenleving ligt? Geef dan de samenleving maar helemaal op. Nou ja, misschien is dat
wel de kern van het neoliberalisme. Neoliberalisme is immers niet simpelweg een economische
theorie. Het is vooral een maatschappijvisie, een politiek van de samenleving, waarvan de
gevolgen nog tastbaar zullen zijn, lang nadat de financi€le en economische aberraties van dit
ogenblik zullen zijn verwerkt. Het is Michel Foucault, die aan het eind van de jaren 1970
gewezen heeft op de vernietigende werking die het neoliberalisme heeft op de samenleving.
Voor neoliberalen is ‘de markt’ niet iets wat er van nature is; zij moet voortdurend
geconstrueerd en geinstrueerd worden. Daarvoor dient de staat. Die moet op macroniveau
ingrijpen, via haar economische politiek, om de competitie te bewaken, eigendomsrechten te
garanderen, een balans te vinden tussen loonkost en koopkracht, ... kortom om een optimaal
functioneren van het kapitaal mogelijk te maken. Daarnaast wordt verwacht dat de staat op
microniveau er voor zorgt dat er steeds een voldoende aanbod van inzetbare werkkrachten
beschikbaar is. De burgers moeten daarom, individueel en collectief, net als ‘de markt’,
geconstrueerd en geinstrueerd worden. Dat gaat via mechanismen als de individuele
begeleiding ‘op maat’, of het stimuleren van het individu als een uiting van ondernemerschap
(human capital) in een permanente concurrentiepositie (bijvoorbeeld door levenslang en
levensbreed leren). Niet voor niets heette Foucaults cursus van 1976 aan het Collége de France
al ‘Il faut défendre la société’ (tegen de neoliberale gouvernementalité, dat is).

In zekere zin is het neoliberalisme de weerwraak op de New Deal en op de sociale zekerheid
die daaruit gegroeid is. De twee samenstellende elementen van die term worden vernietigd:
het sociale en de zekerheid. Een steeds groter deel van de mensen wordt afhankelijk van
precair werk en inkomen, terwijl aan het andere eind van het spectrum een kleine elite zich



schaamteloos verrijkt met speculatie, bonussen en gouden parachutes. Pensioen en andere
voorzieningen voor de oude dag worden zo klein en laag mogelijk gehouden; mensen moeten
zich individueel maar verzekeren via pensioenfondsen - of een eigen huis, dat steeds vaker
wordt voorgesteld als het best mogelijke pensioen. Diensten van het OCMW (de Sociale Dienst),
zoals rusthuizen, strijkdiensten, maaltijdbedeling, kinderopvang of schoonmaakhulp worden
uitbesteed aan de privésector of simpelweg stopgezet, omdat zij niet rendabel zouden zijn. En
dat alles wordt dan goedgepraat met het argument dat zo buren elkaar weer gaan helpen, net
als in de goede oude tijd, toen er nog gemeenschapsgevoel was. Het gaat hier niet om
uitbuiting door de karikaturale kapitalist met hoge hoed en sigaar. Ook die kleine elite is
tenslotte slechts een radertje in de zichzelf reproducerende machine van beurskoersen,
politiek, rating agentschappen, migratie, oorlog(sdreiging), mondiale organisaties en
indoctrinatie.

Kortom, neoliberalisme is op de eerste plaats een maatschappijmodel, waarin de samenleving
niet beschouwd wordt als een geheel van burgers, maar als een verzameling van elkaar
beconcurrerende individuen, die allen een marktwaarde hebben. In die zin is het bezuinigen
door de overheid op maatschappelijke goederen en diensten (zoals cultuur, openbaar vervoer
of hoger onderwijs) niet meer dan logisch: laat iedereen die daar deel aan wil hebben, er zelf
maar voor zorgen. Tja, dat is subsidiariteit en multi-level governance doorgetrokken tot op het
individuele microniveau, zeker?

Maatschappelijk goed

In de gemeente waar ik woon, op de grens van de provincies Liége en Luxembourg, heeft het
bestuurscollege afgelopen in de zomer van 2010 beslist om de procedures te starten voor de
bouw van twee windturbinezones. Een ervan zou komen op een afgelegen en onbewoonde
heuvel, waar zich verder alleen een memoriaal bevindt voor de Amerikaanse stakkers die er in
de eerste dagen van januari 1945, ploeterend door veertig centimeter sneeuw, gesneuveld zijn
toen zij de heuvel probeerden te veroveren op de Duitsers. De andere komt boven op de heuvel
aan de voet waarvan wij wonen. In een dorp aan de andere zijde staan de huizen nog
dichterbij, maar omdat de vereiste afstand tussen de windturbines en bewoning over de grond
wordt gemeten, kan in een sterk glooiend landschap het effect toch zijn dat je bij wijze van
spreken neus aan neus staat.

Het college heeft deze beslissing genomen op de laatste gemeenteraadszitting voor de
vakantie, en amper een week nadat de bevolking met folders op de hoogte was gesteld van het
voornemen daartoe. Dat is raar, want in veel gemeenten in Wallonié (en vooral in Duitsland) is
inmiddels de traditie ontstaan dat de bevolking zoveel als mogelijk mee in bad getrokken wordt
bij de beslissing over de aanleg van windturbinecentrales. Onder de kop ‘Bitte in meinem
Garten’ wist een Duitse krant zelfs te melden: “Wenn die Biirger selbst bestimmen, werden sie
nicht protestieren”. Dat is inmiddels (2020) gelukkig ook in Duitsland verleden tijd.

Er is inderdaad in de Westerse, postindustriéle wereld een tendens om de burgers het gevoel te
geven dat zij zelf over hun lot kunnen beschikken op het moment dat overheden beslissingen
nemen die wel eens op weerstand zouden kunnen stuiten. Zizek heeft het over de repressieve
tolerantie van het multiculturalisme, maar het mechanisme speelt net zo goed wanneer een
beroep kan gedaan worden op ecologische waarden, de opwarming van de aarde, duurzame
energie, en alles wat tegenwoordig ‘groen’ genoemd wordt om het de mensen door de strot te
duwen.



Waalse burgers die dat willen, kunnen maandelijks via de (web)publicatie renouvelle op de
hoogte blijven van ‘l’actualité de [’énergie durable’. Daarin wordt voortdurend de lof
gezongen van participatieve windturbineprojecten en van de verschillende cooperatieven die
grensoverschrijdend (Luxemburg, Frankrijk) de bedoeling hebben de bevolking te betrekken bij
de ontwikkeling van duurzame energieén. Zo zouden burgers controle kunnen uitoefenen op
‘het beheer, de exploitatie, de productie en de voorziening’ van energie. Mooi zo.

Echter, de Association pour la promotion des Energies Renouvelables die deze oproepen tot
burgerparticipatie uitzendt, wordt gefinancierd door de federatie van windturbinepromotoren
en -fabrikanten, de Waalse overheid en de Europese Commissie. Met andere woorden, praten
wij hier over een uiting van radicale subsidiariteit en burgerzin, die gesubsidieerd wordt door
belanghebbende overheden en industrie? Of gaat het om een samenspel van industrie en
overheden om zonder al te veel burgerverzet hun eigen doelen na te streven? In ltalie blijkt
alleszins dat het grondwettelijk geformuleerde beginsel van subsidiariteit, waarbij alle
mogelijke overheden de opdracht krijgen autonome burgerinitiatieven te bevorderen wanneer
zij in het algemeen belang zijn, toch overwegend neerkomt op besparingen. Dat is geen
radicale subsidiariteit meer, maar een delegatie van bevoegdheden én kosten naar de kleinste
groep in de maatschappij, de (associatie van) individuele burgers.

En toch lijken zich, wanneer het gaat om het bevorderen van het maatschappelijk goed, steeds
meer initiatieven te ontplooien van onderuit, door betrokken burgers zelf, buiten de overheid
en de markt. Ondersteund door zowat de hele politieke filosofie van de moderne tijd, is er
wereldwijd een systeem gegroeid waarin alles maatschappelijks ofwel valt onder het
exclusieve eigendomsrecht van het individu, ofwel onder dat van de soevereine staat.
Langzaam is tussen het particulier bezit en de overheid een soort zero sum verhouding
ontstaan, waarbij geen ruimte overblijft voor dat wat van iedereen is, omdat het van niemand
is. Lucht, water, onderwijs, cultuur, veiligheid, ruimte, creativiteit ... zijn zoveel als mogelijk
tot economische waren gemaakt, en vervolgens, afhankelijk van de verwachte rendabiliteit,
verdeeld tussen particuliere eigenaren en de overheid. Maar schone lucht en water, onderwijs
en cultuur, pleinen en bossen, mobiliteit, kennis of energie zijn gemeenschapsgoederen of -
waarden, commons of biens communs, die belangrijk zijn voor iedereen in een samenleving. Zij
zijn common goods omdat zij evident ter beschikking moeten staan van alle mensen, en hun
waarde alleen maar kan uitgedrukt worden in termen van het gemis dat ontstaat wanneer zij
niet meer ter beschikking staan.

Interessant daarbij is nu dat door de processen van globalisering en schaalvergroting van na de
Tweede Wereldoorlog zowel de gemeenschapsgoederen zelf, als de soevereine overheden en
de particuliere eigenaars de oude grenzen van de staatssoevereiniteit hebben overschreden. De
private eigenaars zijn consortia, holdings en multinationals geworden, die wereldwijd
opereren, en die amper nog aanspreekbaar zijn op hun maatschappelijke verantwoordelijkheid.
En de manier waarop overheden - die verondersteld worden het algemeen belang te dienen -
kunnen beschikken over de maatschappelijke goederen die niet ‘vermarkt’ zijn wordt steeds
meer bepaald door in wezen ondemocratische instellingen als de Europese Commissie, de
Wereldbank, het IMF of de WHO. Maar ook de beni communi zijn grensoverschrijdend
geworden: een schoon milieu, energiezekerheid, onderwijs, cultuur en mobiliteit zijn geen
maatschappelijke goederen waarvan de relevantie en het belang bepaald worden door
staatsgrenzen.

Dus openen zich nu nieuwe perspectieven voor het beheer van die maatschappelijke goederen.
Een van de meest verrassende vaststellingen die men vandaag (2011) kan maken, in deze
periode van indignados, Occupy this en Occupy that en zelforganisaties allerhande voor het



beheer van ‘windmolenparken’, speeltuinen, bio-landbouw, ruilhandel (lets - local exchange
trading systems), enz. is “het onbuigzame verzet van het lokale tegen het mondiale, het
specifieke tegen het algemene”, zoals Bas Heijne het formuleerde. De VSAmerikaanse
politicologe Elinor Ostrom ontving in 2009 de ‘Nobelprijs voor economie’ vanwege haar studies
naar het beheer van maatschappelijke goederen, zowel in stedelijke als in rurale gebieden. Zij
kwam daarin o.m. tot de conclusie dat het systeem dat de grootste kans biedt op succesvol
beheer van beni communi uitgaat van solide, lokale publieke economieén, die zich bundelen in
federaties. Dat zijn dan geen markteconomieén, maar ook geen hiérarchisch gestructureerde
overheden; het gaat eerder om beslissingsstructuren, waarin een groot aantal autonome
verenigingen en overheidsorganen van verschillende niveaus op voet van gelijkheid tot
gezamenlijk beleid komen. Zo ontstaan meerdere horizontale netwerken, eerder dan een
centrale, verticale beslissingsstructuur. Polycentrisme in plaats van centralisme.

Tegen deze achtergrond (waarbij niet altijd duidelijk is wat de rol en de functie is van die
horizontale, polycentrische structuren binnen Empire), zien wij de laatste jaren een - vandaag
snel groeiend - aantal netwerken ontstaan of terugkeren van cooperatieven, Raiffeisenbanken,
bedrijven in arbeiderszelfbeheer, landbouwcommunes ... Voor wat het waard is: de Verenigde
Naties hebben 2012 zelfs uitgeroepen tot International Year of Cooperatives. De bedoeling is
de positieve antwoorden voor het voetlicht te brengen, die allerlei vormen van cooperaties
bieden op globale uitdagingen, zoals duurzame ontwikkeling, armoedebestrijding, en
kwaliteitsvolle woonomgeving. Een mooi lokaal voorbeeld zijn de Belgische nieuwssites Médor,
Pour of Apache, die autonoom willen blijven en niet afhankelijk zijn van advertenties of
reguliere overheidssteun. Met de oprichting van een cooperatieve vennootschap, waarin elke
burger of rechtspersoon een (beperkt) aantal aandelen kan nemen, hopen zij de volledige
zelfbeschikking over het journalistieke proces te behouden.

Is dit radicale subsidiariteit? Gaat het hier om het principe dat beslissingen zo dicht mogelijk
bij de burger worden genomen, en dat het concreet die burgers zelf zijn, die hun leven in
handen nemen? Nou, de mensen van Médor, Pour of Apache willen in ieder geval zelf de
zeggenschap houden over de informatie en duiding die zij verzamelen en publiceren, en
daarvan ook kunnen leven. Het verschil met een gewoon commercieel bedrijf is dat winst en
groei niet het eerste streefdoel vormen, en dat de lezers die ‘geloven in écht onafhankelijke
journalistiek’ deelgenoot kunnen worden in de structuur die hen dat moet leveren. Het is een
voorbeeld van hoe een maatschappelijk goed, namelijk kwaliteitsvolle journalistiek, in handen
genomen wordt door de producenten en de consumenten van dat goed, en dit buiten de logica
van overheid of markt.

Een emancipatorisch concept

Hardt en Negri zijn voor hun analyse van het neoliberalisme behoorlijk schatplichtig aan
Foucault. Subjectiviteit en autonomie zijn geen ontologische gegevens, maar
productieprocessen, en dus zijn zij onderworpen aan sturing of zelfsturing (los van de vraag in
hoeverre zelfsturing zelf weer gestuurd wordt). De auteurs van Empire gaan wel een andere
richting uit, wanneer zij Foucaults ‘bevolking’ vervangen door ‘de menigte ' (en dus niet
klassiek Marxistisch door ‘de massa’). Hiermee komt veel meer de nadruk te liggen op de
singulariteit van alle individuen. Bovendien houdt hun invulling van biopolitiek niet alleen in
dat de menigte in dienst staat van het kapitaal; biopolitiek biedt bij hen ook
aanknopingspunten voor revolte, ‘vluchtlijnen’ (Deleuze/Guattari) en nieuwe vormen van



zelforganisatie. Ja, Toni Negri was een van de belangrijkste theoretici van het door het
Italiaanse operaismo (arbeiderisme, travaillisme) beinvloede autonomist Marxism.

Het verdampen van de staatssoevereiniteit en de nieuwe belangstelling voor autonoom
zelfbestuur en participatieve democratie vinden niet plaats in een psychologisch vacuiim.
Enerzijds zijn er de mechanismen en effecten van biopolitiek en neoliberalisme, anderzijds kan
het zoeken naar alternatieven (niet buiten het systeem, maar als interne tegenmacht) niet
anders dan samengaan met een heroriéntatie op gemeenschapswaarden. Want, zoals Murray
Bookchin al zei, het verwarrende is dat noch decentralisatie, noch zelfvoorziening op zich
democratisch zijn. Het ideaal van Plato’s republiek was zelfvoorziening, maar dan wel om een
filosofische en krijgselite in stand te houden. En dat kon alleen door de ondermijnende invloed
van andere culturen tegen te gaan. En ook decentralisatie leidt niet noodzakelijk tot een
ecologische samenleving. Dat bleek bijvoorbeeld in de Europese en Oriéntaalse feodale
systemen, waarin erfelijke hiérarchieen hun basis hadden in sterk gedecentraliseerde
gemeenschappen. Bookchin: “With all due respect to Fritz Schumacher, small is not
necessarily beautiful.”

Dat is ook de vaak terugkerende kritiek op de vele lokale en kleinschalige initiatieven van
zelfbeheer. Als zelforganisatie alleen dient om de rechtstreekse belangen van de groep te
dienen, is het niet meer dan een hobby. Als zelforganisatie niet gepaard gaat met een wijziging
van materiéle productieomstandigheden en tegelijk van zelfbewustzijn, zal zij het Empire niet
ondergraven. Zowel voor Negri c.s. als voor Zizek is op de eerste plaats een nieuw bewustzijn
vereist dat maatschappelijke goederen niet ‘in goede handen’ zijn in de huidige verdeling
tussen overheid en markt, maar dat iedereen juist verantwoordelijk is voor de commons. Het
communisme dan, de verdediging en het beheer van het maatschappelijke, is op de eerste
plaats een verantwoordelijkheid van de zelforganisatie van de menigten van singulariteiten,
die ‘vluchtlijnen’ trekken om binnen het Empire situaties te creéren van biopolitiek verzet. Als
dit radicale subsidiariteit kan heten, dan is het niet een principe om bevoegdheden te verdelen
en toe te kennen, maar het principe om zelf die bevoegdheden te nemen, te verdedigen en uit
te breiden.

Subsidiariteit is een concept dat in het algemeen niet echt een emancipatorische lading
meekrijgt in de politieke en bestuurskundige literatuur. Het wordt veelal gebruikt in de zin van
een principe om doelmatiger en doeltreffender bestuur mogelijk te maken, zonder echter iets
wezenlijks te willen wijzigen aan de machtsverhouding tussen bestuursstructuren en de
menigten van burgers, die bestuurd worden. Anarchisme en communisme lijken verdoemde
termen in de politieke, politicologische en bestuurskundige literatuur over multi-level
governance of over het beheer van de commons. Misschien is het radicale gebruik van een term
als ‘subsidiariteit’ wel acceptabel om in die literatuur na te denken over de emancipatorische
potentie van de strijd om de maatschappelijke goederen.

Uiteindelijk is het echter weer Zizek die in In Defense of Lost Causes het idee van radicale
subsidiariteit in vraag stelt, via een kritiek op Negri. Hij verwijt deze laatste ‘eurocentrisme’,
omdat zijn hele gedachtegang gebaseerd is op de tegenstelling tussen de logica van
representatie en die van expressie (dit laatste is volgens Negri “the constructive experience of
what is common to many things”, 2000: 163). Representatie staat dan voor de staat, of
politieke partijen, die mensen vertegenwoordigen, terwijl expressie staat voor sociale
bewegingen die de vrije creativiteit van de menigte uitdrukken. Het is duidelijk dat voor Negri
alleen de zelfsturende organisatie van de menigten van individualiteiten (singularities) het
potentieel inhoudt om de wereld te veranderen. Maar, schrijft Zizek, “The theoretical problem
here is: can one imagine a society fully organized in terms of expression of the multitude, a



society of ‘absolute democracy’, a society without representation? A society of permanent
mobilization, a society in which every objective structure is a direct expression of subjective
productivity?” (364)

Literatuur

‘Bitte in meinem Garten’, TAZ. die Tageszeitung, 31. Dezember 2011/1. Januar 2012, 07.

Murray BOOKCHIN, 1990, ‘The Meaning of Confederalism’, Green Perspectives, #20.
Retrieved April 28, 2009 from
http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/gp/perspectives20.html.

Paolo CAROZZA, 2003, ‘Subsidiarity as a Structural Principle of International Human Rights
Law’, The American Journal of International Law, Vol. 97, N° 1, 38-79.

Hugo DURIEUX, 2012, ‘Subsidiarity, Anarchism, and the Governance of Complexity’, in: J.
Loisen & F. Deville (eds.), Proceedings of the Contactforum ‘Subsidiarity and Multi-level
Governance’, Brussel, Koninklijke Vlaamse Academie van Belgi€é voor Kunsten en
Wetenschappen,

http://durieux.eu/content/subsidiarity-anarchism-and-governance-complexity.

Michel FOUCAULT, 2004, Naissance de la biopolitique - Cours au College de France 1978-1979.
Paris, Gallimard Seuil.

Michael HARDT, Antonio NEGRI, 2000, Empire. Cambridge, Mass. and London, England, Harvard
University Press, 2001.

Bas HEIJNE, 2011, ‘Geluksmachine’, nrc.nl, 17 september 2011,
http://www.nrc.nl/heijne/2011/09/17/geluksmachine/.

Stéphane HESSEL, 2010, Indignez-vous! Montpellier, Indigéne éditions.

“”Occupy Wall Street? Die ongewassen lieden in hun vuile tenten?” - De verontwaardiging van
Slavoj Zizek’, De Standaard, 3-4 december 2011, 26-29.

Antonio NEGRI, Felix GUATTARI, 1985, Le verita nomadi - Per nuovi spazi di liberta. Roma,
Antonio Pellicani Editore, 1989. (Orig. Les nouveaux espaces de liberté, 1985)

Antonio NEGRI, 2000, ‘Kairos, Alma Venus, Multitudo’, in : A. Negri, 2005, Time for revolution.
London, Continuum, 131-241.

Elinor OSTROM, 2009, ‘Beni comuni, economia e ambiente’, Lettera internazionale 106, 2010,
35-40. (Orig. ‘The Contribution of Community Institutions to Environmental Problem-Solving’,
2009)

Slavoj ZIZEK, 1998, Pleidooi voor intolerantie. Amsterdam, Boom.

Slavoj ZIZEK, 2008, In Defense of Lost Causes. London, New York, Verso.


http://dwardmac.pitzer.edu/anarchist_archives/bookchin/gp/perspectives20.html
http://durieux.eu/content/subsidiarity-anarchism-and-governance-complexity
http://www.nrc.nl/heijne/2011/09/17/geluksmachine/

